
Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.Documento informativo 

10
 Noviembre de 2025

«Es nuestra forma de vida lo que 
conserva»1: modelos jurídicos para la 
conservación basada en los derechos
Autores: Tom Lomax, Athene Dilke y Justin Kenrick

Un requisito previo fundamental para la conservación basada en los derechos es el reconocimiento 
de los derechos consuetudinarios sobre las tierras de los pueblos indígenas y de otros pueblos 
fuertemente vinculados a la tierra, así como de sus comunidades. Una vez cumplida esta condición, 
existen dos enfoques generales para la implementación de la conservación basada en los derechos: 
i) la cogestión y ii) la gestión comunitaria regulada por el derecho nacional y consuetudinario. En 
este documento, revisamos brevemente los modelos jurídicos para la conservación basada en los 
derechos de Australia, Tanzania, Kenia, Guyana, Brasil y Canadá. A continuación, describimos 
algunas lecciones aprendidas y destacamos algunos puntos generales de buenas prácticas para el 
éxito de una conservación basada en los derechos.

Con el apoyo de Imagen de portada:  
Casas ogiek construidas con materiales y métodos 

tradicionales en Laboot, Kenia. La construcción de casas con 
piedra sigue estando prohibida por las normas tradicionales 

ogiek. Crédito: Tom Rowley, FPP

Puntos clave:

1
Una vez reconocidos los derechos 
sobre la tierra y los recursos, 
existen dos enfoques generales 
para la conservación basada en  
los derechos: (i) la cogestión y  
(ii) la gestión comunitaria regulada.

2
En ambos enfoques, las normas 
y los reglamentos deben ser 
autodeterminados y aplicarse 
sobre la base del principio del 
consentimiento libre, previo  
e informado.

3
Las normas o los reglamentos 
de gestión deben ser lo menos 
restrictivos posible para  
garantizar que la gestión cumpla 
sus objetivos acordados.

4
En los enfoques de cogestión,  
se debe prestar especial atención 
a corregir los desequilibrios de 
poder, garantizando, entre otras 
cosas, que las comunidades 
dispongan de financiación 
independiente para costear su 
propia participación y contratar  
su propio apoyo técnico.

5
Los marcos jurídicos deben ser 
pluralistas e integrar el derecho 
consuetudinario. Las comunidades 
deben disponer del máximo 
margen posible para establecer 
sus propias normas  
y procedimientos.

6
Las normas de gestión también 
deben abordar los problemas de 
discriminación personal cuando 
se produzcan, por ejemplo, la 
discriminación contra las mujeres.

Acerca de este conjunto de informes: En 2003, durante el V Congreso Mundial de Parques 
Naturales celebrado en Durban, el mundo de la conservación se comprometió a devolver a los pueblos 
indígenas las tierras que se habían convertido en áreas protegidas sin su consentimiento y a establecer 
nuevas áreas protegidas solo con su pleno consentimiento y participación. Esos compromisos no se 
han cumplido. El presente documento forma parte de un conjunto de documentos informativos que 
ofrecen estudios de caso, testimonios, investigaciones y análisis del Forest Peoples Programme (FPP, 
según sus siglas en inglés) y de nuestros socios que examinan la situación actual de la relación entre 
la conservación y los pueblos indígenas y las comunidades locales con vínculos colectivos con sus 
tierras. En él se exponen los retos y las injusticias relacionados con las operaciones de conservación; 
se muestran formas prácticas y positivas de avanzar en el cuidado de las tierras y los ecosistemas, 
lideradas por los propios pueblos indígenas y las comunidades locales, y se reflexiona sobre las vías 
para una conservación justa y equitativa de una forma más general.

Para muchos, la idea de un parque nacional es la de 
un espacio natural libre de presencia humana, una 
idea que ha persistido durante unos 150 años, desde 
la creación del Parque Nacional de Yellowstone 
en Estados  Unidos en la década de 1870. La Ley 
de Áreas Silvestres de Estados  Unidos de 1964 
define un espacio natural como «una zona en 
la que la tierra y su comunidad viviente están 
libres de la influencia del hombre, donde el propio 
hombre es un visitante que no permanece».2 Los 
shoshone, los niimíipu, los apsáalooke y otros 
pueblos que utilizaron Yellowstone y vivieron en 
la región y sus alrededores durante miles de años 
no se habrían considerado meros visitantes, sino 
que habrían visto un paisaje rico en significado 
cultural, arraigado en una presencia humana que se 
remonta al menos 11 000 años atrás.3 Sin embargo, 

el modelo de conservación de la naturaleza salvaje 
se ha exportado a todo el mundo, a la par que el 
colonialismo proporciona sistemáticamente los 
medios para su reproducción, y en la actualidad 
sigue prevaleciendo la conservación excluyente 
de tipo «colonial», en la que los pueblos indígenas 
y otros pueblos y comunidades son desalojados o 
excluidos por la fuerza de la creación y gestión de 
las áreas de protección ambiental.

Los avances en el derecho internacional relativos 
a los pueblos indígenas y la conservación han 
contribuido a impulsar un cambio de paradigma, 
que ha virado desde la conservación tipo «fortaleza» 
hacia un modelo basado en los derechos, al menos 
en lo que se refiere a las políticas y la retórica. El 
derecho internacional de los derechos humanos,4 



Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.02

respaldado por el derecho internacional del 
medioambiente,5 establece que los pueblos indígenas 
y otros pueblos también vinculados a la tierra y sus 
comunidades tienen derecho a poseer de manera 
colectiva y controlar de forma efectiva las tierras 
y los recursos naturales que tradicionalmente han 
ocupado, poseído, utilizado o adquirido. Esto incluye 
el derecho a la restitución de las tierras de las que 
han sido desalojados o excluidos contra su voluntad, 
incluso cuando se haya hecho con el fin de crear áreas 
protegidas para la conservación del medioambiente.

Estos avances jurídicos se reflejan en varias 
resoluciones y sentencias judiciales que confirman 
que las restricciones de los derechos de los pueblos 
indígenas en materia de conservación han sido 
ilegales. Por ejemplo, en una sentencia de la Corte 
Africana de Derechos Humanos y de los Pueblos 
relativa a los ogiek del complejo forestal de Mau en 
Kenia, la Corte declaró que toda «interferencia con 
los derechos y libertades garantizados en la Carta 
debe ser necesaria y proporcional al interés legítimo 
que se pretenda alcanzar con dicha interferencia».6 
A continuación, determinó que el Estado de Kenia 
no había fundamentado su afirmación de que la 
población ogiek era «perjudicial para el medio 
ambiente» y que «la supuesta razón de preservar 
el medioambiente natural no puede constituir una 
justificación legítima para la interferencia [del 
Estado keniano] en el ejercicio de los derechos 
culturales de los ogiek».7

Al mismo tiempo, lejos de ser desfavorable para 
los enfoques basados en los derechos, la ciencia de 
la conservación ha demostrado que los resultados 
medioambientales en las zonas protegidas por los 
habitantes tradicionales suelen ser mejores que los 
de las zonas protegidas en las que se ha excluido toda 
presencia humana.8 Demostrar que un enfoque de la 
conservación basado en los derechos es eficaz, y no 
solo lo correcto, ha supuesto un paso más hacia la 
victoria en el debate político y moral. Sin embargo, 
en la práctica todavía existe una falta de progreso, 
tanto en lo que se refiere a reparar las injusticias del 
pasado, como a garantizar que las nuevas medidas 
de conservación basadas en áreas también se basen 
en los derechos. Para ayudar a comunicar las buenas 
prácticas, este documento informativo proporciona 
ejemplos de diferentes modelos jurídicos de 
conservación basada en los derechos de diferentes 
países: Australia, Tanzania, Kenia, Guyana, Brasil 
y Canadá,9 y a partir de estos estudios de caso 
extrae lecciones y aspectos generales de buenas 
prácticas para el éxito de una conservación basada en  
los derechos.

Un modelo probado en Australia se basa en el 
reconocimiento de la propiedad aborigen de la tierra, 
con la cobertura de un acuerdo de cogestión con el 
Estado. Un ejemplo de ello es el Parque Nacional 
Garig Gunak Barlu (GGBNP, según sus siglas en 
inglés) en el Territorio del Norte de Australia, que 
abarca las tierras ancestrales del pueblo iwaidja.10 
En este caso, el parque está gestionado por una junta 
compuesta por un número igual de propietarios 
aborígenes tradicionales y representantes del 
Gobierno del Territorio del Norte.11 En este ejemplo, 
los propietarios aborígenes tienen el voto de calidad, 
ya que la presidencia debe ser aborigen.12 Una 
variante de este modelo es la que se aplica en los 
parques nacionales de Uluru-Kata Tjuta y Kakadu, 
donde los propietarios ancestrales anangu poseen 
la plena propiedad a cambio de un arrendamiento 
al Gobierno australiano. En principio, el Gobierno 
gestiona el parque en colaboración con los anangu. 
Sin embargo, existe preocupación porque las 
relaciones de poder desiguales y las altas exigencias 
burocráticas han supuesto en la práctica que el Estado 
domine los acuerdos de cogestión, en detrimento de 
la autodeterminación aborigen. Un ejemplo de ello es 
que se permite a los turistas escalar la roca de Uluru, 
a pesar de las peticiones de los aborígenes para que 
esta práctica se prohíba.13

En África, Tanzania se convirtió en un ejemplo 
de buenas prácticas en materia de propiedad 
comunitaria de la tierra y gestión forestal, tras años 
de empoderamiento de la comunidad y la ratificación 
de la Ley de Tierras y la Ley de Tierras de las Aldeas 
en 1999. Casi el 70  % de Tanzania está compuesto 
ahora por tierras de las aldeas, donde se reconocen 
los derechos consuetudinarios sobre la tierra, 
independientemente de su registro oficial.14,15 Esto 
ha permitido la protección de múltiples ecosistemas, 
incluidas las zonas comunales de bosques y terrenos 
pantanosos, que pueden designarse dentro de las 
zonas de tierras de las aldeas.16 En estudios realizados 
tanto por investigadores independientes como por 
expertos gubernamentales, se ha demostrado que 
los bosques gestionados por las comunidades en 
Tanzania crecen mejor y presentan menores niveles 
de perturbación que los bosques no gestionados 
por las comunidades.17 Por ejemplo, la propiedad 
de las tierras comunales ayuda a prevenir las 
incursiones de las industrias extractivas y empodera 
a las comunidades para establecer y fortalecer sus 
propios sistemas de gestión y uso sostenibles.18 Sin 
embargo, ha habido casos en los que, debido a los 
intereses de los inversionistas, se ha presionado a 
las comunidades para que renuncien a sus derechos 
sobre la tierra.19



Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.03

En Kenia, los ogiek del monte Elgon volvieron 
a ocupar sus tierras ancestrales en Chepkitale, a 
pesar de que en el año 2000 habían sido expulsados 
a la fuerza por el Gobierno. La expulsión se llevó a 
cabo después de que la oficina regional de la Unión 
Internacional para la Conservación de la Naturaleza 
y de los Recursos Naturales (UICN) aconsejara 
convertir la zona en una reserva de caza. Los ogiek 
del Elgon intentaron negociar con el Gobierno del 
condado y el Gobierno nacional, pero cuando fracasó 
esta gestión, llevaron su caso a los tribunales para 
detener los desalojos y asegurar las tierras de su 
comunidad. Mientras tanto, colaboraron con el FPP 
y la oficina regional de la UICN para llevar a cabo la 
primera evaluación de Whakatane del mundo, una 
metodología de resolución de conflictos elaborada 
por la UICN y otros colaboradores para afrontar 
las injusticias históricas y actuales relacionadas  
con los conflictos entre los pueblos indígenas y las 
áreas protegidas.

Durante este proceso, los ogiek del monte Elgon 
establecieron sus propias normas comunitarias 
de sostenibilidad, que han guiado el uso de sus 
tierras, en parte como resultado de su sólida 
gobernanza comunitaria y en parte gracias al uso 
de las habilidades que han desarrollado en materia 
de cartografía, monitoreo y planificación del uso 
de la tierra. Estas habilidades les han dotado de 
evidencias empíricas convincentes a partir de las 
cuales pueden (i) demostrar a las personas externas 
que son verdaderamente eficaces en la conservación 
de sus tierras (por ejemplo, el número de elefantes 
está en aumento) y, lo que es más importante, (ii) 
garantizar que se apliquen de forma colectiva planes 
de uso de la tierra que aseguren el bienestar tanto de 
los habitantes humanos como de los no humanos.

Finalmente, en septiembre de 2022, tras 14 años, los 
ogiek del monte Elgon ganaron un proceso judicial 
contra su desalojo, con lo que se allanó el camino para 
la restitución de la tierra para un uso consuetudinario 
y sostenible, así como una conservación dirigida por 
la comunidad. Hoy en día son un poderoso ejemplo de 
cómo el hecho de garantizar los derechos de tenencia 
comunitaria de los pueblos forestales puede crear 
una vía rápida y basada en los derechos para una 
conservación eficaz y sostenible de sus bosques. 
Este modelo de conservación basada en los derechos 
se asienta sobre una gobernanza consuetudinaria 
eficaz, así como en el éxito en el uso del marco jurídico 
nacional para garantizar el reconocimiento de una 
realidad comunitaria a la que los ogiek del Elgon se 
han negado a renunciar.

Peter Kitelo Chongeywo, uno de los 
demandantes ogiek, celebra el éxito 
de su demanda sobre derechos 
territoriales con la comunidad ogiek 
de Elgon y con los funcionarios del 
Gobierno y de la agencia nacional de 
conservación que los visitaron, el  
8 de noviembre de 2024. 
Crédito: Justin Kenrick, FPP

https://whakatane-mechanism.org/es/kenya
https://localbiodiversityoutlooks.net/es/los-proyectos-cartograficos-comunitarios-demuestran-que-la-tierra-de-los-ogiek-les-pertenece/
https://localbiodiversityoutlooks.net/es/los-proyectos-cartograficos-comunitarios-demuestran-que-la-tierra-de-los-ogiek-les-pertenece/
https://localbiodiversityoutlooks.net/es/los-proyectos-cartograficos-comunitarios-demuestran-que-la-tierra-de-los-ogiek-les-pertenece/
https://www.forestpeoples.org/es/publications-resources/press-releases/article/press-release-ogiek-of-mt-elgon-win-landmark-judgement-in-20-year-struggle-for-land-rights/
https://www.forestpeoples.org/es/publications-resources/press-releases/article/press-release-ogiek-of-mt-elgon-win-landmark-judgement-in-20-year-struggle-for-land-rights/
https://www.forestpeoples.org/es/publications-resources/press-releases/article/press-release-ogiek-of-mt-elgon-win-landmark-judgement-in-20-year-struggle-for-land-rights/
https://www.forestpeoples.org/es/publications-resources/news/article/caring-for-community-lands-the-case-of-the-mt-elgon-ogiek-in-kenya/


Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.04

En Guyana, la labor a largo plazo del FPP con los 
wapichan ha ayudado a la comunidad a cartografiar 
sus tierras de forma exhaustiva y a elaborar un plan 
para el uso y la gestión sostenibles de su territorio.20 
Los wapichan han entablado conversaciones 
formales con el Gobierno de Guyana con el objetivo 
de obtener títulos legales sobre su territorio 
colectivo y crear un extenso bosque conservado 
por la comunidad sobre la selva tropical antigua 
de la cuenca alta del Esequibo, utilizando el marco 
legislativo proporcionado por la Ley Amerindia 
de 2006.21 Las negociaciones sobre los títulos para 
los wapichan siguen sin resolverse. Un segundo 
ejemplo de Guyana es el Área de Conservación de 
Propiedad Comunitaria (COCA, según sus siglas 
en inglés) de Konashen22, que pertenece al pueblo 
amerindio wai  wai. Esta zona ya se ha establecido, 
pero los wai wai han expresado sus quejas sobre las 
normas que rigen la gestión de la COCA, alegando 
que fueron creadas por ONG conservacionistas 
externas sin seguir procesos eficaces y culturalmente 
apropiados para el consentimiento libre, previo e 
informado (CLPI) sobre el régimen de gestión del 
área protegida.23 Por lo tanto, se pueden extraer 
importantes lecciones de su formación y gestión.

El primer territorio indígena reconocido en Brasil 
fue el Parque Indígena de Xingu (Xingu), que fue 
designado parque nacional en 1961,24 pero luego 
pasó a denominarse parque indígena. En Xingu viven 
catorce pueblos indígenas distintos, entre ellos, los 
kayapó. El análisis de la deforestación en diferentes 
zonas de la Amazonía brasileña ha demostrado que, 
en general, en las tierras indígenas la prevención de 
la deforestación ha sido más eficaz25 y que el Parque 
Nacional de Xingu ha tenido una mayor eficacia en este 
sentido. En la década de 1990, los pueblos indígenas 
de Xingu crearon la Asociación de Tierras Indígenas 
de Xingu (ATIX, según su siglas en portugués) para 
que actuara como su institución representativa en 
las negociaciones con el Gobierno, como parte de 
una iniciativa para lograr una mayor autonomía. En 
la actualidad, los grupos indígenas siguen trabajando 
juntos e intentando salvar sus diferencias, entre otras 
cosas mediante la creación de un Plan de Gestión 
Territorial consensuado para su supervivencia 
cultural y económica futura y la protección de  
su medioambiente.

Sin embargo, las actitudes colonialistas 
sorprendentemente discriminatorias hacia los 
pueblos indígenas siguen formando parte del marco 
jurídico de Brasil. Aún sigue en vigor el Estatuto 
Indígena de 1973, en el que se describe a los pueblos 
indígenas como «menores» que son «relativamente 
incapaces» de ejercer sus derechos. Además, aunque 
la Constitución reconoce los derechos de los pueblos 
indígenas al uso y la posesión de sus tierras, la 
propiedad de estas sigue siendo del Estado. Por lo 
tanto, la única salvaguarda contra las incursiones 
en las tierras indígenas es un derecho a la consulta, 
que se aplica de forma débil26 y que dista mucho del 
requisito legal internacional del CLPI.

Reunión de los wapichan en 
Parabara, organizada por el 
Consejo del Distrito Sur de 
Rupununi, Guyana. 
Crédito: Vicki Brown/FPP

Aldea kamaiurá en el Parque Indígena de Xingu.  
Crédito: Wikipedia.org, Creative Commons 2.5



Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.05

Imágenes satelitales de las tierras kayapó (en amarillo) y gran parte del Parque Indígena de Xingu, que muestran el marcado 
contraste entre los incendios y la deforestación fuera de las tierras indígenas protegidas, en comparación con las zonas de 
bosque primario de color verde más oscuro en su interior. (Fuente: https://kayapo.org/territory)

Uno de los retos que enfrentan muchos pueblos 
indígenas es la exclusión efectiva que sufren 
mientras se lucha por sus reivindicaciones 
territoriales, una exclusión que puede comprometer 
de manera crítica la supervivencia de su cultura, 
independientemente del resultado de dichas 
reivindicaciones. En Canadá existe un gran número 
de reclamaciones territoriales presentadas por las 
Primeras Naciones sin resolver, algunas de las cuales 
se refieren a tierras que fueron designadas parques 
nacionales sin su consentimiento. A pesar de ello, 
algunas Primeras Naciones han logrado negociar 
con éxito acuerdos de gestión provisionales con el 
Estado que les permiten seguir usando los parques, 
recorrerlos y resguardarse en ellos para fines de 
subsistencia y actividades culturales.

Un ejemplo es la Reserva del Parque Nacional 
Nahanni (NNPR, según sus siglas en inglés), creada 
en 1976 en los Territorios del Noroeste de Canadá, la 
cual es el territorio ancestral de la nación originaria 
deh cho. Otro ejemplo es la creación de la Reserva del 
Parque Nacional Thaidene Nëné, tras los acuerdos 
entre la primera nación Łutsël K’e Dene (ŁKDFN, 
según sus siglas en inglés),27 la nación métis de los 
Territorios del Noroeste (NTMN, según sus siglas 
en inglés) y Parks Canada. Una ventaja clave para la 
ŁKDFN es que logró recaudar un fondo fiduciario de 
30  millones de dólares canadienses para apoyar la 
capacitación y el monitoreo comunitario, así como 
para el desarrollo del ecoturismo.28 Probablemente, 
esto habrá servido para fortalecer de manera 
significativa su autonomía y su capacidad de acción 
en la relación con Parks Canada y el Gobierno federal.

https://kayapo.org/territory


Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.0606

En resumen, los ejemplos de conservación en 
tierras indígenas ilustrados por los estudios de caso 
examinados en este documento pueden dividirse en 
dos grandes tipos: 1) los que implican un acuerdo de 
cogestión y 2) los que implican la gestión comunitaria, 
regulada por el derecho nacional y consuetudinario. 
El análisis completo de estos ejemplos excede 
el alcance del documento, ya que requeriría una 
consulta y una reflexión detalladas con las partes 
directamente involucradas, en particular, con los 
propios pueblos indígenas. Sin embargo, se pueden 
extraer algunas lecciones generales.

En primer lugar, un acuerdo de cogestión puede 
parecer compatible con los derechos, pero muy 
fácilmente puede suponer que no se garantice el 
disfrute de los derechos en la práctica. Esto muy 
bien puede ocurrir si la comunidad no dispone de 
recursos financieros y técnicos independientes 
que le permitan actuar y participar en condiciones 
de igualdad con sus homólogos que cuentan con 
recursos estatales. Inclinar la balanza de poder a 
favor de la comunidad requerirá necesariamente 
de un esfuerzo y unos recursos considerables para 
eliminar los obstáculos al ejercicio efectivo de 
la libre determinación. Ninguno de los ejemplos 
antes descritos parece haberlo conseguido, con la 
posible excepción de la Reserva del Parque Nacional 
Thaidene Nëné, gracias al fondo fiduciario recaudado 
por la primera nación Łutsël K’e Dene. 

En segundo lugar, si bien la propiedad y la gestión 
comunitarias reguladas deberían, en teoría, 
proporcionar una mayor autonomía a la comunidad, 
la autodeterminación puede seguir siendo ilusoria 
debido a las normas y los reglamentos impuestos 
(como en el ejemplo de la COCA de Konashen en 
Guyana). Esto no significa que no haya lugar para 
la regulación estatal, sino que dicha regulación 
debe limitarse a las medidas que sean necesarias, 
proporcionadas y no discriminatorias, a fin de evitar 
la violación de derechos. En cambio, la regulación 
debería adaptarse en la medida de lo posible para 

ajustarse y propiciar normas y prácticas de uso 
sostenible consuetudinarias autodeterminadas por 
las comunidades. La regulación estatal también puede 
ser necesaria para proteger contra la discriminación, 
como ilustra el estudio de caso de Tanzania, donde el 
marco jurídico incluye salvaguardias para abordar la 
discriminación contra las mujeres. Ya sea a través de 
un acuerdo de cogestión o de un acuerdo de gestión 
comunitaria regulada, las normas o reglamentos de 
gestión deben cumplir con lo siguiente:

1.	 Ser lo menos restrictivas posible para garantizar 
que la gestión cumpla los objetivos acordados;

2.	 Maximizar el margen de maniobra de las 
comunidades para establecer sus propias 
normas, que estén arraigadas en la cultura y se 
adapten a las leyes consuetudinarias a través de 
la pluralidad jurídica; 

3.	 Elaborarse con la participación significativa y el 
CLPI de las comunidades afectadas;

4.	 Abordar las cuestiones de discriminación personal, 
incluida la discriminación contra las mujeres.

En conclusión, aunque los ejemplos destacados en 
este documento tienen sus pros, sus contras y sus 
especificidades contextuales, respaldan la idea de 
que la conservación basada en los derechos está a 
nuestro alcance, además de ser crucial para lograr 
un beneficio mutuo sostenible y duradero para la 
biodiversidad, el clima, la supervivencia cultural y la 
prosperidad humana.

Tom Lomax es abogado senior. En el momento 
de redactar este documento, era coordinador del 
Programa Jurídico y de Derechos Humanos del FPP 
y actualmente es director del FPP. Justin Kenrick 
es asesor político senior en el FPP. Athene Dilke es 
abogada y consultora independiente, y fue pasante en 
el FPP. 



Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.07

Notas finales

1	 La cita del título procede de una declaración de un miembro de la comunidad ogiek del monte Elgon y, 
en lugar de atribuirse a una persona concreta, debe interpretarse como una manifestación del consenso 
cultural compartido por el pueblo indígena ogiek del monte Elgon.

2	 Según la definición de «espacio natural» de la sección 2(c).

3	 Tal y como reconoce el Servicio de Parques Nacionales de Estados Unidos, véase, por ejemplo, 
https://www.nps.gov/yell/learn/historyculture/associatedtribes.htm. Niimíipu y apsáalooke son 
autodenominaciones de los pueblos nez percé y crow, respectivamente. Para más información sobre 
la conexión indígena con las tierras del Parque Nacional de Yellowstone y sus alrededores, véase, por 
ejemplo, Prof. Douglas H. MacDonald, Before Yellowstone: Native American Archaeology in the National 
Park (2018: University of Washington Press).

4	 Comunidad Indígena Xákmok Kásek contra Paraguay, Corte Interamericana de Derechos Humanos 
(CIDH), sentencia del 24 de agosto de 2010. Serie C n.º 214; Pueblos Kaliña y Lokono contra Surinam, 
sentencia de la CIDH del 25 de noviembre de 2015. Serie C n.º 309; Centre for Minority Rights 
Development y Minority Rights Group International (en nombre del Consejo de Bienestar Endorois) 
contra Kenia, Comunicación 276/2003, CADHP (2010); Comisión Africana de Derechos Humanos y 
de los Pueblos contra la República de Kenia, sentencia de la CADHP del 26 de mayo de 2017, demanda 
n.º 006/2012, en lo sucesivo denominada CADHP (Ogiek contra Kenia); Minority Rights Group 
International y Environnement Ressources Naturelles et Développement (en nombre de los batwa del 
Parque Nacional de Kahuzi-Biega, República Democrática del Congo) contra la República Democrática 
del Congo (RDC), Comunicación 588/15, CADHP (2022, más la rectificación de 2024). La cuestión 
también ha sido tratada por diversos órganos creados en virtud de tratados de las Naciones Unidas, 
entre ellos en las observaciones finales del Comité para la Eliminación de la Discriminación Racial: 
Botswana. 23/08/2002. Doc. de la ONU A/57/18, párrs. 292-314; Etiopía. 20/06/2007. Doc. de la ONU 
CERD/C/ETH/CO/15, párr. 22; Sri Lanka. 14/09/2001. Doc. de la ONU A/56/18, párrs. 321-342; Namibia. 
19/08/2008. Doc. CERD/C/NAM/CO/1; Botsuana. 4/04/2006. Doc. de la ONU CERD/C/BWA/CO/16, 
párr. 12; Congo. 23/03/2009. Doc. de la ONU CERD/C/COG/CO/9, párr. 13; así como por el Comité de 
Derechos Humanos, véanse, por ejemplo, las observaciones finales del Comité de Derechos Humanos: 
Australia 28/07/2000. Doc. de la ONU CCPR/CO/69/AUS, párrs. 10 y 11. La cuestión se ha abordado en 
profundidad en el informe de la Relatora Especial del Consejo de Derechos Humanos sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas, Victoria Tauli-Corpuz, en relación con los pueblos indígenas y la conservación, 
29 de julio de 2016, Doc. de la ONU A/71/229.

5	 El tratado internacional fundamental en materia de derecho ambiental, el Convenio de las Naciones 
Unidas sobre la Diversidad Biológica (CDB), a través de sus disposiciones, en particular los artículos 
8 j) y 10 c), las decisiones de su habitual «Conferencia de las Partes» («COP») y el Marco Mundial de 
Biodiversidad (GBF) de Kunming-Montreal 2022, reconoce la valiosa contribución a la conservación que 
suponen los modos de vida de los pueblos indígenas y las comunidades locales, y exige a los Estados parte 
que protejan e integren los derechos y el modo de vida de los pueblos indígenas y las comunidades locales 
en las medidas de conservación biológica. Véanse, entre otros, la Decisión VII/28 sobre áreas protegidas, 
adoptada por la COP 7 (2004), en su párr. 22; la Decisión X/31 «Áreas protegidas» de la COP 10 (2010), en 
sus párrs. 31 y 32 c), y el GBF, entre otros, en sus objetivos 1 y 3.

6	 CADHP (Ogiek c. Kenia), párr. 188. La Carta a la que se hace referencia es la Carta Africana de Derechos 
Humanos y de los Pueblos.

7	 Ibíd., 189.

https://www.nps.gov/yell/learn/historyculture/associatedtribes.htm


Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.08

8	 Véase, por ejemplo, la siguiente investigación: Chhatre, A. y Agrawal, A. (2009), Trade-offs and synergies 
between carbon storage and livelihood benefits from forest commons, PNAS vol. 106 n.º 42, pp. 17667-
17670; Dawson, N. et al (2024), Is it Just Conservation? One Earth vol. 7, n.º 6, pp. 1007-1021;  
https://doi.org/10.1016/j.oneear.2024.05.001; Nelson A, Chomitz KM (2011) Effectiveness of Strict vs. 
Multiple Use Protected Areas in Reducing Tropical Forest Fires: A Global Analysis Using Matching 
Methods [Efectividad de las áreas protegidas estrictas frente a las de uso múltiple para reducir los 
incendios forestales tropicales: Un análisis global utilizando métodos de emparejamiento], PLoS ONE 
6(8): e22722. doi: 10.1371/journal.pone.0022722; y Porter-Bolland et al (2011) Community managed 
forests and forest protected areas: An assessment of their conservation effectiveness across the tropics, 
Forest Ecology and Management, Forest Ecol. Manage., doi:10.1016/j.foreco.2011.05.034; Seymour, F., La 
Vina, T., Hite, K., (2014) Evidence linking community-level tenure and forest condition: An annotated 
bibliography, Alianza para el Clima y el Uso de la Tierra (CLUA, según sus siglas en inglés).

9	 Cabe señalar que se trata solo de una selección y un resumen de una serie de ejemplos, recopilados con 
el fin de dar una idea de los tipos de modelos que se han probado y las lecciones que se pueden extraer de 
esos casos. No se han recogido las experiencias y percepciones de las comunidades afectadas, lo que sería 
necesario para evaluar plenamente su éxito.

10	 Expulsados en la década de 1950, pudieron regresar a sus tierras gracias a la Ley de Tierras y Santuarios 
de la Península de Cobourg de 1981. Jennifer Carter, Thinking Outside the Framework: Equitable 
Research Partnerships for Environmental Research in Australia, Carter (marzo de 2008) 174(1) «The 
Geographical Journal», 63, 66. Departamento de Medio Ambiente y Energía del Gobierno de Australia, 
«Península de Cobourg y los indígenas australianos» (Gobierno de Australia) http://www.environment.
gov.au/water/wetlands/coburg-peninsula-indigenous-australians. Consultado el 13 de junio de 2017. 

11	 Toni Bauman, Chris Haynes y Gabrielle Lauder, «Pathways to the co-management of protected areas and 
native title in Australia» (mayo de 2013) (32) Documento de debate de investigación del AIATSIS, 23.

12	 Vanessa Dekoninck, «Deconstructing the stakeholder: A case study from Garig Gunak Barlu National 
Park, Australia», (2007) 3(2) International Journal of Biodiversity Science and Management, 77. http://
www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1080/17451590709618164. Consultado el 17 de julio de 2017, 81.

13	 Ibíd., 101.

14	 Liz Alden Wily, Rights to Resources in Crisis: Reviewing the Fate of Customary Tenure in Africa. Cinco 
informes, 2012, 61-62.

15	 Liz Alden Wily, «The Fate of Res Communis in Africa: Unfinished Business» en Kameri Obote P. y Collins 
Odote (eds.) The Gallant Academic: Essays in Honour of Professor Okoth-Ogendo (University of Nairobi 
Press, 2017), 111.  

16	 Ibíd., en 113.

17	 Ministerio de Recursos Naturales y Turismo, Participatory Forest Management in Tanzania: Facts 
and Figures (2012), 3-4. Las reservas forestales gestionadas por la comunidad han añadido 2,3 
millones de hectáreas de tierra al sector de áreas protegidas de Tanzania (Liz Alden Wily, «The Fate 
of Res Communis in Africa: Unfinished Business», 2017, p. 113). Tom Blomley, Lessons Learned from 
Community Forestry in Africa and their Relevance for REDD+, 2013, 6.

18	 Liz Alden Wily, «The Fate of Res Communis in Africa: Unfinished Business», 2017, 114.

19	 Liz Alden Wily, «The Fate of Res Communis in Africa: Unfinished Business», 2017, 114; Liz Alden Wily, 
«Rights to Resources in Crisis: Reviewing the Fate of Customary Tenure in Africa. Five Briefs», 2012, 60.

20	Forest Peoples Programme, Comunicado de prensa: «Wapichan people in Guyana showcase community 
proposal to save tropical forests on their traditional lands’», 7 de febrero de 2012, http://www.
forestpeoples.org/topics/environmental-governance/news/2012/02/press-release-wapichan-people-
guyana-showcase-community. Consultado el 5 de mayo de 2017. 

https://doi.org/10.1016/j.oneear.2024.05.001
http://www.environment.gov.au/water/wetlands/coburg-peninsula-indigenous-australians
http://www.environment.gov.au/water/wetlands/coburg-peninsula-indigenous-australians
http://www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1080/17451590709618164
http://www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1080/17451590709618164
http://www.forestpeoples.org/topics/environmental-governance/news/2012/02/press-release-wapichan-people-guyana-showcase-community
http://www.forestpeoples.org/topics/environmental-governance/news/2012/02/press-release-wapichan-people-guyana-showcase-community
http://www.forestpeoples.org/topics/environmental-governance/news/2012/02/press-release-wapichan-people-guyana-showcase-community


Transformando la conservación: del conflicto a la justicia.09

21	 Cymraeg isod, «Government of Guyana to open land-rights talks with Wapichan thanks to Welsh 
support» (Size of Wales, 2016) http://sizeofwales.tumblr.com/post/142629322842/government-of-
guyana-to-open-land-rights-talks. Consultado el 5 de mayo de 2017.

22	«Amerindian Tribes of Guyana» (Guyana Chronicle, 17 de septiembre de 2010) https://guyanachronicle.
com/2010/09/17/amerindian-tribes-of-guyana. Consultado el 13 de julio de 2017. La Ley Amerindia de 
2006 [artículo 58(1)] prevé el establecimiento de zonas protegidas para los amerindios.

23	Comunicación personal, Tom Griffiths, coordinador del Programa de Finanzas Responsables del Forest 
Peoples Programme (ONG); información proporcionada durante conversaciones con miembros de la 
tribu wai wai en Guyana.

24	Pueblos y comunidades que residen en el Territorio Indígena de Xingu, en colaboración con las siguientes 
asociaciones: Associação Terra Indígena Xingu (ATIX), Instituto de Pesquisa Etnoambiental do Xingu 
(IPEAX), Instituto Socioambiental (ISA) y Coordenação Regional do Xingu (FUNAI). «Plano de Gestão 
de Território Indígena do Xingu», 2017 (aún no ha sido publicado), 8.

25	Soares-Filho, B. et al, «Role of Brazilian Amazon protected areas in climate change mitigation» (2010) 
107(24) «Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of America», 10821, 
10822. Véase la figura 1.

26	https://www.forestpeoples.org/en/rights-based-conservation-cultural-identity-knowledge/news-
article/2017/it-way-we-live-conserves Carmen Santana dos Santos, Broken Promises – Bleak 
Future; Are indigenous peoples and the Amazon paying the price for the world’s appetite for natural 
resources? (Society for Threatened Peoples). http://assets.gfbv.ch/downloads/endfassung_englisch.pdf. 
Consultado el 13 de julio de 2017, 4. «Brazil’s Belo Monte Dam: Sacrificing the Amazon and its Peoples for 
Dirty Energy» (Amazon Watch), véase http://amazonwatch.org/work/belo-monte-dam. Consultado el 13 
de julio de 2017.

27	Primera Nación Lutsel K’e Dene. Fondo Thaidene Nëné. https://www.landoftheancestors.ca/thaidene-
nene-fund.html. Consultado el 2 de septiembre de 2025.

28	Cuando un consejo de aldea que administra tierras comunitarias aplica el derecho consuetudinario, 
debe hacerlo de conformidad con la legislación escrita sobre la tierra y sin discriminar a ningún grupo, 
incluidas las mujeres. Además, se presume que las tierras son propiedad conjunta de los cónyuges (Ley 
de Tierras de 1999, (n.º 4 de 1999, art. 161), y los cónyuges deben dar su consentimiento para cualquier 
transferencia de tierras, lo que permite una mayor protección de los derechos de las mujeres sobre la 
tierra (como se analiza en Liz Alden Wily, «The Fate of Res Communis in Africa: Unfinished Business», 
2017, 113-114). Además, tanto la Ley de Tierras de 1999 como la Ley de Tierras de las Aldeas de 1999 
otorgan explícitamente a las mujeres los mismos derechos que a los hombres para poseer tierras (como 
se analiza en G. Sundet, «The 1999 Land Act and Village Land Act- A technical analysis of the practical 
implications of the act» (Borrador de trabajo), FAO: 2005.

http://sizeofwales.tumblr.com/post/142629322842/government-of-guyana-to-open-land-rights-talks
http://sizeofwales.tumblr.com/post/142629322842/government-of-guyana-to-open-land-rights-talks
https://guyanachronicle.com/2010/09/17/amerindian-tribes-of-guyana
https://guyanachronicle.com/2010/09/17/amerindian-tribes-of-guyana
https://www.forestpeoples.org/en/rights-based-conservation-cultural-identity-knowledge/news-article/2017/it-way-we-live-conserves
https://www.forestpeoples.org/en/rights-based-conservation-cultural-identity-knowledge/news-article/2017/it-way-we-live-conserves
http://assets.gfbv.ch/downloads/endfassung_englisch.pdf
http://amazonwatch.org/work/belo-monte-dam
https://www.landoftheancestors.ca/thaidene-nene-fund.html
https://www.landoftheancestors.ca/thaidene-nene-fund.html

